
323ThPQ 168 (2020), 323 –326

Das aktuelle 
theologische Buch

◆ Raberger, Walter: Eine kritische Dogma-
tik. Ausgewählte Traktate in Vorlesungs-
form. Wagner Verlag, Linz 2019. (633) Kart. 
Euro 32,00 (D, A) / CHF 32,62. ISBN 978-3-
903040-45-8.

Großes Denken in Nebensätzen

Walter Raberger hat in dem Werk Eine kritische 

Dogmatik acht Traktate „in Vorlesungsform“, 

wie es heißt, vorgelegt. Der Bogen wird von 

Schöpfungstheologie über Gnadentheolo-

gie, Christologie und Mariologie bis hin zur 

Eschatologie gespannt. Dazu kommen Texte 

zu Theodizee, Erbsünde und Reformation. 

Der Hinweis auf die Vorlesungsform darf nicht 

fehlen, denn die Texte, die auf eine Fülle von 

Texten verweisen, warten geradezu darauf, 

kommentiert und mit Beispielen illustriert zu 

werden. Der Begriff Vorlesung steht hier für 

ein Programm: einesteils, weil Rabergers Texte 

gelesen, vorgelesen und nachgelesen werden 

müssen; sie können nicht in flapsigen Kurz-

formeln auf moderne PowerPoint-Formate 

gezwängt werden. Andernteils weil eine kriti-

sche Dogmatik auf ein Modell von Rede und 

Widerrede, Lesung und Diskussion, Text und 

Anmerkung aufgebaut ist.

In Rabergers Projekt werden theologische 

und philosophische Zugangsweisen zu einem 

nahtlosen Gewand verwoben. Hier wird Dog-

mengeschichte (mit Thomas) von der Meta-

physik her angenähert, Metaphysik (mit Kant) 

als erkenntnistheoretisches Projekt betrieben, 

Erkenntnistheorie (mit Wittgenstein) als 

Sprachanalyse verstanden, Sprachanalyse (mit 

Habermas) als Gesellschaftskritik positioniert. 

Raberger versteht es, aus Fülle Fokus und aus 

Fokus Fülle zu machen.

Das vorliegende Werk ist in vielerlei Hin-

sicht Spitze eines Eisbergs – die publizierten 

Texte sind ein Bruchteil dessen, was Walter Ra-

bergers intellektuelle Lebensleistung ausmacht; 

die zitierten Texte reflektieren einen kleinen 

Ausschnitt dessen, was sein Repertoire kon-

stituiert. Hier kann sich so manche selbstgefäl-

lige Titanic bestimmter dogmatischer Zugänge, 

seien sie rein historisch konstruiert, seien sie 

rhetorische Übungen ohne Tiefgang, täuschen, 

wenn sie auf diesen Eisberg zufährt. Walter Ra-

berger hat Lesepensum mit Scharfsinn, tiefes 

Fundament mit Spitze verbunden.

Zwei Dinge werden jeder Leserin und je-

dem Leser auffallen: erstens das Bemühen einer 

Metaebene; die Verwendung von Metasprache 

durch den Gebrauch von Kursivierungen und 

Anführungszeichen ist auffallend. Dieser Gang 

in die Metasprache ist gleichzeitig ein Gang 

in ein Metadenken, ein Denken über Denken, 

eine aufgeklärte Reflexion über die Dialektik 

aufgeklärten Denkens. Hier ist langsames Lesen 

angesagt, kein rasches Abernten von Zitaten. 

Apropos „Zitat“: Zweitens wird es allen auffal-

len, dass die Vorlesungen vor allem auf das Me-

dium des Zitats setzen. Es ist Auslegungskunst, 

die sich u. a. an hebräischen, griechischen, latei-

nischen Texte abarbeitet. Das Grundgerüst der 

Traktate bilden sorgsam ausgewählte Zitate, ein 

Florilegium aus Rabergers reicher Bibliothek. 

Dabei stützen diese Texte Rabergers Denken, 



324 Das aktuelle theologische Buch

wie auch Rabergers Denken diesen Texten zu 

Aussagekraft verhilft.

Die Fülle an Texten hat dennoch einen 

Brennpunkt, den Raberger, wenig überraschend, 

in der Einleitung mit einem Zitat umreißt. Das 

Zitat stammt aus Gaudium et Spes 4 und besagt: 

„Es ist deshalb nötig, dass die Welt, in der wir 

leben, sowie ihre Erwartungen, Bestrebungen 

und ihr oft dramatischer Charakter erkannt und 

verstanden werden“. Der Theologe, der sich so 

klar dem Zweiten Vatikanischen Konzil ver-

pflichtet weiß, drückt hier sein Grundanliegen 

einer „fides quaerens intellectum“ aus, wobei 

sich die Verstehensanstrengung auf „Glauben 

in Welt“ bezieht. An einer anderen Stelle cha-

rakterisiert Raberger „das eigentliche Problem 

der theologischen Verantwortlichkeit“ mit fol-

genden Worten: „es geht um die Wahrnehmung 

und die kritische Überprüfung jener kultur- und 

gesellschaftsspezifischen Leitbilder sowie jener 

lebensweltlichen Interessen, die uns bestimmen 

und weitgehend dirigieren, sodass wir uns mit 

bestimmten Vorgaben identifizieren, unsere In-

terpretationen und Problemlösungen von herr-

schenden Paradigmen und Weltbildern leiten 

lassen“ (442). Theologie ist „Welt(bild)kritik“. 

Theologie bemüht sich um die Einlösung der 

Einsicht, „dass Glaubensaussagen an den ge-

schichtlichen Ort einer jeweiligen Daseins-

deutung gebunden sind“, was dazu führt, „ohne 

Angst um einen Identitätsverlust des eigentlich 

Gemeinten den Gestaltwandel von Ausdrucks-

formen sowie die Diskontinuität von Verste-

hensmustern reflektieren zu können“ (493).

Rabergers Denkstil

Walter Raberger hat keine großen Thesen und 

kein systematisches Programm präsentiert. So-

wohl der Ausgangspunkt als auch der Abschluss 

eines jeden Traktats hätten (und das auf viele 

plausible Weisen) anders ausfallen können. 

Rabergers Beitrag zur Dogmatik ist nicht ein 

geschlossenes Programm, sondern, wenn man 

so will, ein „offenes Gefüge von Sätzen“, das 

zu weiteren Reflexionsanstrengungen einlädt. 

Hier findet das statt, was ich „großes Denken 

in Nebensätzen“ nennen möchte. Das ist kein 

Ausdruck mangelnder intellektueller Durch-

dringungskraft, sondern vielmehr Zeugnis für 

intellektuelle Demut, die gerade dadurch zur 

Originalität durchbricht, indem sie sich der 

weit verbreiteten Obsession mit expliziten Ori-

ginalitätsansprüchen verweigert.

Die Nebensätze, in denen sich Rabergers 

großes Denken zeigt, sind teilweise versteckt. 

Ich gebe einige Beispiele aus dem mariologi-

schen Traktat, die in aller Dichte tiefe Thesen 

formulieren: „frömmigkeitsorientierte Über-

lieferungen können nicht auf der gleichen Ebe-

ne problematisiert werden wie jene Reflexions-

prozesse, welche die christologischen wie auch 

soteriologischen Klärungsversuche im Kontext 

einer mariologischen Bildwelt zur Sprache 

bringen“ (395); „In dem, wo Maria metapho-

risch als Mutter der Gläubigen identifiziert 

wird, ist sie selbst Glied der Gemeinde durch 

Solidarität im Glaubensvollzug, in der Weise 

des Glaubensvollzugs wird sie zum Zeichen der 

Unvertretbarkeit des Lebens-von-Gott-her. So 

ist sie Symbol der Selbstgegebenheit und des 

Geschenktseins zugleich. Mariologie fungiert 

demnach als ‚Typologie‘ “ (400); „dass die histo-

risch-biografisch sparsamen Daten über Maria 

letztlich ein immenses Ausmaß theologischer 

Schlüsse freigesetzt haben, könnte demnach da-

mit erklärt werden, dass mit der Mutter Jesu – 

an einem konkreten personalen Leben – ein 

exemplarisches Betroffensein des Menschen im 

Entdecken seines Existenz-Sinnes buchstabiert 

werden kann, aufgerufen in den Erfahrungen 

des Weltbezugs, in den Fragen der Identitäts-

findung, in der Wahrnehmung der Verwiesen-

heit auf ein radikal Anderes seiner selbst, in der 

Konfrontation mit Schuld und Leiden“ (407).

Nebensätze, die mitunter bloße Kommen-

tare zu anderen Texten scheinen, drücken eine 

dogmatische Linie aus. Eine solche Linie wird 

auch im Eingangssatz des Traktats über Hölle 

und Fegefeuer deutlich, wenn Raberger in einem 

Nebensatz bemerkt, „dass die diffizilen und 

zweifellos auch oftmals abstrusen Spekulationen 

über die Hölle-Wirklichkeit nicht um ihrer selbst 

willen produziert wurden, sondern um die Frage 

nach Selbstbestimmung, Freiheit, Verantwort-

lichkeit und deren geschöpflichem Bedingtsein 

problematisieren und beantworten zu können“ 

(465). Hier gilt es, als Leserin und Leser, auf-

merksam zu sein und die sorgsam formulierten, 

geschliffenen Sätze, die gleichsam Brennpunkte 



325Das aktuelle theologische Buch

des dogmatischen Zugangs sind, ihrem Gewicht 

gemäß entsprechend zu würdigen.

Diejenigen, die Walter Raberger kennen, 

werden in diesem Buch einen vertrauten Denk-

stil finden; diejenige, die Rabergers Denken 

kennenlernen wollen, kann dieses Werk als 

gelungene Einführung dienen. Die Traktate 

erlauben es geradezu, Walter Raberger beim 

Denken zu beobachten – etwa in der Gnaden-

lehre: er beginnt mit einem linguistischen Zu-

gang, indem das semantische Feld des Begriffs 

der Gnade erschlossen wird, wählt dann einen 

relevanten lehramtlichen Text, den er mit Neu-

scholastik und dem Denken des Thomas von 

Aquin ins Gespräch bringt, um dann mit einem 

gewichtigen, summarischen „Nebensatz“ ein 

Zwischenergebnis festzuhalten: „Es hat der 

nachfolgenden theologischen Reflexion nicht 

gut getan, dieses ‚quiddam supernaturale‘ so 

abzuhandeln, als hätte man es mit einem ana-

lysierbaren Gegenstand zu tun“ (315).

Wollte man Rabergers besonderen dog-

matischen Stil in vier Punkten herausarbeiten, 

könnte man die folgenden vier Eckpfeiler 

anführen: (1) bewohntes Zitat, (2) multiprove-

nienzielle Hermeneutik, (3) produktive Inter-

textualität, (4) integre Kontratextualität.

(1) Die Unterscheidung zwischen „be-

wohnt“ und „unbewohnt“ ist durch Aleida Ass-

mann aus der Gedächtnisforschung bekannt; 

„bewohntes Gedächtnis“ bezieht sich auf Er-

innerungsinhalte, die emotional gefärbt sind 

und über die gesprochen wird. Sie sind Teil der 

Lebenswelt und prägen Gespräche; im Gegen-

satz dazu bezeichnet „unbewohntes Gedächt-

nis“ Erinnerungsinhalte, die ihre Wirkkraft 

verloren haben und lediglich in Archiven 

existieren. Analog kann man das unbewohn-

te Zitat, das als leere Hülse, als unbearbeitete 

Baustelle, als erratischer Block in der textuellen 

Landschaft steht, von einem bewohnten Zitat, 

das souverän von der Autorin und dem Autor 

in Besitz genommen wird, unterscheiden. Die 

Arbeit, die Raberger an Zitaten leistet, ist beein-

druckend und enorm; seien es Zitate aus einem 

lehramtlichen Text aus dem sechsten Jahrhun-

dert (etwa pp. 457–   458), seien es Zitate aus der 

Theologie des Mittelalters (etwa 462), seien es 

Texte aus dem 20. Jahrhundert (etwa 42). Ra-

berger hat sich das Zitat angeeignet und kann 

es damit souverän dem eigenen Duktus unter-

ordnen und in den Denkgang einfügen.

(2) Der Begriff einer „multiprovenienziel-

len Hermeneutik“ soll auf die Vielfalt der Tra-

ditionen und Quellen aufmerksam machen, aus 

denen Raberger schöpft. Dabei werden Denk-

schulen und Denkweisen, die selten miteinan-

der ins Gespräch treten, in einen fruchtbaren 

Dialog gebracht. Thomas von Aquin und Odo 

Marquardt, Jürgen Habermas und Konzilstexte, 

Karl Rahner und Hermann Lübbe werden zu 

einem dialogisch durchwirkten Ganzen zusam-

mengebracht. Patristik, Scholastik, Aufklärung 

und Frankfurter Schule sprechen zueinander 

und als Chor über ein dogmatisches Thema.

(3) Produktive Intertextualität steht für 

die Dynamik, verschiedene Textsorten, ver-

schiedene Disziplinen wie auch verschiedene 

Autorinnen und Autoren zueinander und mit-

einander sprechen zu lassen. Paul Ricoeur wird 

zum Gesprächspartner in der Erbsündenfrage, 

Hegel zum Dialogpartner in der Abhandlung 

über die Reformation. Es ist faszinierend, wie 

klassische dogmatische und lehramtliche Texte 

mit Fragmenten aus der modernen Religions-

philosophie und Sprachphilosophie zusam-

mengespannt werden. Es ist produktiv, wie 

geschichtsphilosophische Beiträge (Assmann, 

Droyen, Rüsen) in der Christologie zu Wort 

kommen. Es bestätigt sich die Einsicht, dass 

„Neues“ dadurch entsteht, dass ungewohnte Al-

lianzen eingegangen werden.

(4) Das Stichwort einer integren Kontra-

textualität soll zum Ausdruck bringen, dass 

Raberger eine „kritische Dogmatik“ in einem 

zweifachen Sinn vorliegt – kritisch gegenüber 

„Welt“, aber auch kritisch gegenüber sich selbst 

und der eigenen Tradition. In intellektueller 

Redlichkeit werden kritische Texte aus der Auf-

klärung (etwa im Kontext der Theodizeefrage), 

aus der Sprachphilosophie (etwa im Kontext 

der Schöpfungstheologie) oder aus der Frank-

furter Schule herangezogen.

„Eine Sehnsucht nach dem, was fehlt“

Wenn ich mit einem Hinweis auf etwas, das 

auffallenderweise fehlt, schließe, soll das nicht 

als Kritik im Sinne des Sprachspiels, „es wäre 

besser gewesen, wäre dies noch eingebracht 



326

worden“, verstanden werden. „Peer review“ als 

„Goldstandard“ moderner Wissenschaft kann 

eine intellektuelle Monokultur vorantreiben 

und den je persönlichen Stil von Denkerinnen 

und Denkern zu einer Engführung zwingen. 

Dazu kommt, dass in einem Kommentar eines 

Schülers über den Lehrer das Wort „peer re-

view“ an semantische Grenzen stößt.

Beim Lesen des Buches bekommt die Lese-

rin und der Leser Lust am Weiterdenken, gerade 

aufgrund einer Sehnsucht nach dem, was man 

vermissen könnte: Man könnte Stimmen aus 

dem globalen Süden vermissen, handfeste Bei-

spiele aus konkreten Lebenswelten der Men-

schen, eine spirituell-existenzielle Rückbindung 

an eine „knieende Theologie“. Mit diesen Ele-

menten könnte an einer kritischen Dogmatik, 

wie sie Walter Raberger in beeindruckender 

Weise „im Fragment“ vorgelegt hat, weitergebaut 

werden – um an der Hoffnung zu arbeiten, dass 

„der Mensch einer endgültigen, liebenden Würdi-

gung seines Daseins entgegengehen“ wird (323).

South Bend / IN Clemens Sedmak

Das aktuelle theologische Buch / Aktuelle Fragen


